## بررسی جایگاه دیپلماسی فرهنگی در همگرایی کشورهای اسلامی

مرتضى علويان المحمد براريان

#### چکیدہ

همگرایی یکی از روشهای تحقق اهداف و منافع مادی و غیرمادی دولتها، در عرصه مناسبات بینالمللی است. هریک از دولتها براساس ارزشهایی که در نظر دارند بخشی از منافع خود را برای دستیابی به اهداف و چشم/ندازهای موردنظر در فرایند شکل گیری همگرایی هزینه میکنند. موضوع همگرایی در جهان اسلام و نیاز به اتحاد و اتفاق میان مسلمانان از مهمترین ضروریات جوامع اسلامی در عصر حاضر است. حفظ منافع و امنیت کشورهای اسلامی در سایه یکپارچگی ملل آنها است و هویت فرهنگی- اجتماعی آنها ایجاب میکند که از تمام فرقهها و نحلهها برای حفظ کیان اسلام بپا خیزد. هدف از پژوهش پیشرو بررسی نقش دیپلماسی فرهنگی در همگرایی کشورهای اسلامی میباشد. سوال پژوهش این میباشد که کشورهای اسلامی چگونه میتوانند از طریق دیپلماسی فرهنگی به همگرایی دست یابند که به شیوه توصیفی- تحلیلی به بررسی این فرضیه میپردازد که از طریق دیپلماسی فرهنگی میتوان موانع همگرایی منطقهای را کاهش داد و اراده و

> واژگان کلیدی: دیپلماسی فرهنگی، همگرایی، کشورهای اسلامی رکال مام علوم اترانی

<sup>(</sup> استادیار، عضو هیأت علمی گروه علوم سیاسی، دانشگاه مازندران

۲ دانشجوی کارشناسیارشد علوم سیاسی، دانشگاه مازندران mohamad.bararian@gmail.com

#### مقدمه

موضوع همگرایی در جهان اسلام و نیاز به اتحاد و اتفاقنظر میان مسلمانان از مهمترین ضروریات جوامع اسلامی در عصر حاضر است. حفظ منافع و امنیت کشورهای اسلامی در پناه یکیارچگی ملل و دولتهای آنها است و هویت اجتماعی- فرهنگی آنها ایجاب میکند که از تمام فرقهها و نحلهها دوشادوش یکدیگر برای حفظ کیان اسلام بیا خیزد. شرایط و مقتضیات زمان، اشتراک در اهداف دینی، انسانی، منافع اقتصادی و مصالح سیاسی از مهمترین علل ایجاد کننده همگرایی جهان اسلام در زمان حاضر است. کشورهای اسلامی با اشتراک گرفتاریها، توانمندیها و نارساییها و دشمن مشترک میتوانند با طرح وحدت و کنار گذاشتن اختلافات، درصدد تحقق اهداف اسلامی انسانی خود برآیند. از سوی دیگر، همگرایی مسلمانان، در حال حاضر که جهان اسلام در حساسترین مراحل حیات خود قرار دارد، از مهمترین ایدهها و راهحلهای پیشنهادی برای رویارویی با چالشهای پیشرو است. همگرایی اسلامی امری است که همواره در تاریخ تفکر سیاسی و اجتماعی ملتهای مسلمان بعنوان یک نظریه با راهبرد اساسی و حیاتی در برابر تهاجم گسترده و همهجانبه استعمار غرب طرح شده است. این موضوع که یکی از محوریترین موضوعات در مباحث اندیشمندان سیاسی اسلام بوده و اکثر علمای مسلمان بنحوی از انحا به وحدت جهان اسلام پرداختهاند، در طول سده اخیر نه تنها ييشرفت قابل ملاحظهاى نشده بلكه پيوسته بر اختلافات آنها افزوده شده است. بىترديد تحولات عرصه علم و فناوری به ویژه در عرصه ارتباطات و اطلاع سانی، موجب دگرگونی در دانشها، روشها، موضوعات و مسائل معطوف به زندگی انسان معاصر شده است به نحویکه حوزه سیاست خارجی کشورها نیز از این مهم مستصنی نبوده و موجب بروز تغییراتی عمیق در روشها و رویکردها شده است اما کشورهای اسلامی کمتر از مزایا در جهت همگرایی بهره گرفتهاند. در عین حال کشورهای اسلامی دارای ارزشها، هنجارها و طرز تلقیهای مشترکی هستند که ظرفیتها و زمینههای مشترکی را برای همگرایی فراهم میسازد و در این رابطه این سوال وجود دارد که کشورهای اسلامی چگونه می توانند این ظرفیتها و منافع مشترک را تقویت نمایند و منافع اختلافزا را کنترل نموده و آن را کاهش دهند و همگرایی را در میان خود محقق سازند؟

#### ۱- چارچوب نظری: قدرت نرم در فرهنگ از دیدگاه نوکار کردگرایان

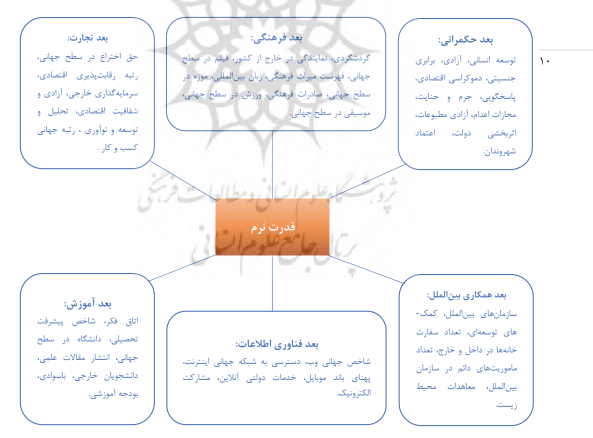
ارنست هاس از جمله نظریه پردازان حوزه نوکار کردگرایی می باشد. اما بعدها برخی از محققان با الهام گرفتن از آثار هاس، تلاش نمودهاند تا نظریه نوکار کردگرایانه همگرایی را مورد بازبینی و ارزیابی قرار دهند. جوزف نای نیز از جمله محققانی است که با مدل نوکار کردگرایانه فرایند و ظرفیت همگرایی نظریه خود را بیان می کند. وی در کتاب معروف خود به نام «قدرت نرم، ابزار موفقیت در سیاست جهانی»، مفهوم قدرت نرم را در سال ۲۰۰۴ میلادی مطرح کرد (صالحی امیری و محمدی،۱۳۸۹: ۱۳۶). قدرت نرم بخشی از فرایند قدرتسازی برای اغوای کشورهای مختلف در سیاست بینالملل محسوب می شود. کاربرد قدرت نرم در نگرش نای زمانی دارای اهمیت است که بتواند میان قدرت نرم و قدرت سخت ارتباط برقرار نماید. از این منظر سیاست خارجی گرچه منبع قدرت نرم نیست، اما چون شیوه اجرای سیاست و استفاده ار ارزشها و فرهنگ را در روابط با سایر جوامع ساماندهی می کند، در اعمال قدرت نرم بسیار موثر است. گسترش عناصر فرهنگی یک کشور مانند زبان و ارزشهای هنجاری آن خودبخود نفوذ و قدرت آن کشور را در جهان افزایش می دهد (Nye,1991: 97). دیپلماسی فرهنگی بعنوان شکلی از قدرت نرم میتواند در همین راستا مورد توجه قرار گیرد. دیپلماسی فرهنگی زمینه مبادلات فرهنگی را فراهم میآورد و این مبادلا به نوبه خود از یکسو به تقویت مشترکات میپردازد و از سوی دیگر در جائیکه تفاوت وجود دارد، زمینه درک انگیزها را فراهم می کند. در یک نگاه کلی میتوان ویژگیهای قدرت نرم را در اشکال ذیل جستجو کرد. قدرت نرم از فراهم می کند. در یک نگاه کلی میتوان ویژگیهای قدرت می میآورد؛

۱) قدرت نرم فراگیر است: قدرت نرم، خود یک ظرفیت وسیع برای بسط و رقابت دارد. همراه با جریان فزاینده انقلاب اطلاعات و توسعه فرهنگ اینترنتی، قدرت نرم به ورای محدودیتهای مرزهای جغرافیایی، و قومیت ملی و زمان و فضا راه پیدا می کند. این پدیده با تقویت پیشرفت جامعه، به طرز شگفت آمیزی بر سبک زندگی و استانداردهای رفتاری انسانها تاثیر می گذارد؛

۲) قدرت نرم تغییر پذیر است: قدرت نرم یک پدیده ایستا نیست، بلکه فرایندی پویاست. این پدیده یک سیستم متغیر عظیم است که در آن شکل و تحول قدرت به حرکت متباین مولفه های متفاوت بستگی دارد.
۳) قدرت نرم اقناعی است: وجه مشترک قدرت نرم و سخت، متقاعد کردن مخاطب است؛ اما به شیوه ای متفاوت. قدرت نرم و سخت، متقاعد کردن مخاطب است؛ اما به شیوه ای متفاوت. قدرت نرم و سخت، متقاعد کردن مخاطب است؛ اما به شیوه ای متفاوت. قدرت نرم اقناعی است: وجه مشترک قدرت نرم و سخت، متقاعد کردن مخاطب است؛ اما به شیوه ای متفاوت. قدرت نرم اقناعی است: وجه مشترک قدرت نرم و مخت، متقاعد کردن مخاطب است؛ اما به شیوه ای متفاوت. قدرت نرم از به تبعیت از هنجارها و نهاده ای موردنظر، یا موافقت با آنها قانع می کند.
۹) قدرت نرم از جنس فرهنگ است: قدرت نرم بر حوزه فرهنگی بیش از سایر ابعاد مدنظر تاثیرگذار است و به همین دلیل نیز این نوع قدرت، اغلب بر هویت هنجاری تاثیرگذار بوده و از آنجا که این نوع تاثیرات از قابلیت لازم برای اندازه گیری دقیق برخوردار نیستند، لذا بعد فرهنگی در این نوع از قدرت نمود بارز دارد.

### ۲ – شاخصهای دیپلماسی فرهنگی از منظر قدرت نرم

بنابر تعریف انستیتو دیپلماسی فرهنگی، «دیپلماسی فرهنگی، مردم را از طریق ابزاری چون فرهنگ، هنر، ورزش و ایدهها جذب می کند» (Heller & Persson,2009: 228). نمایش فیلم، برگزاری رویدادهای فرهنگی و هنری، انتشار کتاب و سخنرانی، برخی از ابزارهای دیپلماسی فرهنگیاند که با کمک آن میتوانیم سیاستهای فرهنگی کشور را معرفی کرده و با تشکیل رابطهای بلندمدت ضمن ترویج ایدهها، مشوق تعامل و گفتگو بوده و گردشگران را جلب نمائیم. بنابه تعریف جوزف نای، «قدرت نرم عبارت است از توانایی یک دولت در رسیدن به اهداف مطلوب از طریق ایجاد جذبه و کشش و نه با استفاده از قوه قهریه و زور». او اعمال قدرت نرم را از روشهایی همچون بسط و گسترش روابط با متحدان و تعاملات فرهنگی میسر میداند. از دیدگاه وی، چنین سیاستی نهایتا منجر به محبوبیت دولتها نزد افکار عمومی کشور مقصد میشود و کسب حیثیت و اعتبار و وجهه بینالمللی برای دولتها را نیز دربر دارد. موسسه تحقیقاتی و مشورتی پورتلند به تازگی براساس سه محور ارزشهای سیاسی، فرهنگ و سیاست خارجی که نای آنها را عناصر اصلی قدرت نرم میپندارد. و ۶۵ معیار مختلف و در قالب ۶ شاخص اصلی حکمرانی، فرهنگ، آموزش، همکاریهای بینالمللی، تجارت و فناوری اطلاعات، قدرت نرم کشورهای مختلف جهان را ارزیابی و سی کشور مهم جهان را از نظر قدرت نرم مشخص کرده که در نوع خود بی سابقه می باشد.



نمودار ۱) ابعاد و شاخصهای قدرت نرم

## ۳- شاخصهای دیپلماسی فرهنگی از دیدگاه ار تباطات بینالمللی فرهنگی

ارتباطات فرهنگی با معرفی شاخصههای فرهنگی جوامع مختلف به یکدیگر این امکان را فراهم می آورد تا انسانها پاسخهای فرهنگی متفاوت خود به نیازهای واحد را که به اقتضای پارامترهای زمان، مکان به اشکال هنجاری گوناگونی درآمدهاند شناسایی کنند. این شناسایی می تواند نتایجی چون احتمال تجدیدنظر در رفتارها، منشها، الگوها و گزینشهای جدید برای اقوام و ملتها را در پی داشته باشد. این شاخصها با عنایت به گزارشهای جهانی فرهنگ که توسط سازمان علمی فرهنگی سازمان ملل متحد (یونسکو) منتشر شدهاند، استخراج شده و به شرح زیر می باشند.



نمودار ۲) ابعاد و شاخصهای ارتباطات بین المللی فرهنگی

## ۴- پیوند دیپلماسی فرهنگی با دیپلماسی عمومی

بعد از خاتمه جنگ سرد، جایگاه دیپلماسی عمومی و نیز عوامل فرهنگی و ضرورت ارتباط با مردم دیگر کشورها در دیپلماسی کاهش پیدا کرد. اما از اواسط دهه نود میلادی، با احیای خشونت های قومی در مناطق مختلف جهان، توجه مجدد به دیپلماسی عمومی و در کل به عوامل فرهنگی بیشتر شد (دهشیری،۱۳۹۳: ۱۰). در اینباره مک کللن معتقد است دیپلماسی عمومی، «برنامه ریزی استراتژیک و اجرای برنامه های آموزشی، فرهنگی و اطلاع رسانی توسط یک کشور حامی برای ایجاد محیط مناسب افکار عمومی در یک کشور هدف است، بطوریکه رهبران سیاسی کشور هدف را قادر به تصمیم گیری حمایتگرانه و پشتیبانی از اهداف سیاست خارجی کشور حامی می سازد. اما امروزه دیپلماسی عمومی به شکل نوین مطرح است که عبارتند از روش نو برای تاثیرگذاری بر هویت، گفتمان ها و کنش های بازیگران قلمروی عمومی جهانی و شکل دهی محیط مناسب برای موفقیت دیتگاه دیپلماتیک با کمک شبکه ها و رسانه های جدید. در واقع، این دیپلماسی، ترکیبی از تحولات فناوری، ایده های جدید، توانایی های شبکه ای، بازیگران غیردولتی و این دیپلماسی، ترکیبی از تحولات فناوری، ایده های جدید، توانایی های شبکه ای، بازیگران غیردولتی و مهم هستند اگرچه دولت ها در آن نقش هدایت کننده و نظارتی دارند و کاربست آن باعث افزایش قدرت نرم یک کشور و توسعه نفوذ آن در عرصه جهانی می شود (همان، ۱۴).

ابزار این نوع دیپلماسی عبارت است از: حمایت، پخش بین المللی رسانه ای، مبادلات علمی بین الملل، کمک های خارجی، روابط عمومی بین المللی، مدیریت اطلاعات، سایبر و در نهایت دیپلماسی فرهنگی (قشقاوی،۱۳۸۹: ۱۷۶). در اینباره گفته می شود: «رابطه دیپلماسی عمومی و دیپلماسی فرهنگی، عموم و خصوص من وجه است. یعنی دیپلماسی عمومی مشتمل بر دو بعد دیپلماسی فرهنگی و دیپلماسی رسانه ای است. در حالیکه دیپلماسی فرهنگی شامل دو بعد رسمی و عمومی می شود» (دهشیری،پیشین: ۱۳).

# ر از مار علوم اتلی ۵- ضرورت بهره گیری ایران از دیپلماسی فرهنگی

دیپلماسی در واقع فن مدیریت تعامل با جهان خارج از سوی دولتها است قطعا ابزارها و مکانیسمهای متعددی برای اعمال این مدیریت میتوان بکار گرفت. ملاحظات سیاسی، اقتصادی و امنیتی سه حوزه سنتی بنیادین و کلاسیک در عرصه بینالملل است که سیاست خارجی کشورها در آن اعمال میشود. با این حال به باور بسیاری از اندیشمندان و صاحبنظران عرصه بینالمللی بطور عام و پس از پایان جنگ سرد بطور خاص، فرهنگ و مولفههای فرهنگی رکن چهارم سیاست خارجی را تشکیل میدهد که در بسیاری از مواقع لایههای

١٣

زیرین سه حوزه دیگر نیز از آن منبعث میشود. در عصر کنونی از فرهنگ بعنوان قدرت نرم در سیاست خارجی بحث میشود که عنوان دیپلماسی فرهنگی به آن میدهند و به معنای استفاده از ابزارها و مکانیسمهای فرهنگی برای معرفی و انتقال فرهنگ و تمدن یک سرزمین به سرزمین و فرهنگ دیگر است (ستوده،۱۳۹۲: ۶۷). از همین روست که سرمایهگذاریهای کشورها در زمینه دیپلماسی عمومی و فرهنگی بسیار افزایش یافته و اقبال به این نوع از ابزارهای استیلا و نفوذ نرم اهمیت فراوان یافته است. در این میان توجه به دیپلماسی فرهنگی و نقشی که در جهت تأمین اهداف و منافع یک کشور ایفا میکند بسیار ضروری مینماید. هدف اساسی دیپلماسی فرهنگی ارائه دیدگاه روشن و موجه نسبت به فرهنگ ارزشی و رفتاری نظام برای بازیگران مختلف عرصه بینالملل شامل: دولتها، سازمانهای دولتی بینالمللی و غیردولتی، نهادهای جوامع مدنی و افکار عمومی است به این ترتیب بیهوده نیست که نفوذ و اثرگذاری را دو هدف اصلی نهادهای جوامع مدنی و افکار عمومی است به این ترتیب بیهوده نیست که نفوذ و اثرگذاری را دو هدف اصلی نهادهای می فرهنگی می شمارند. بسیاری از نظریه پردازان دیپلماسی فرهنگی را نمونه بارز و اعلای اعمال قدرت نرم میدانند که به کشورها امکان و توان نفوذ در طرف مقابل از طریق عناصری چون فرهنگ، ارزشها و ایدهها می دهد. ژوزف نای نظریه پرداز معاصر روابط بینالملل قدرت نرم را در تعارض با قدرت سخت یعنی ایدهها می دهد. زمین می نظریه پرداز معاصر روابط بینالملل قدرت نرم را در تعارض با قدرت سخت یعنی تسخیر کردن از طریق نیروی نظامی می داند.

برای تعریف دیپلماسی فرهنگی باید روابط فرهنگی را مورد توجه قرار دهیم که به خودی خود انجام می شوند و شامل یک سری برخوردهای انسانی می شوند که با فیلمها، رسانهها، تجارت، توریسم، ازدواج بین اقوام، هنرهای تجسمی، شرکت در دانشگاههای خارجی، کتابها، بحثهای میان همسایگان و برخوردهای تصادفی گسترش می یابند. دیپلماسی فرهنگی از سوی دیگر تنها هنگامی آغاز می شود که یک کشور و نهادهای آن وارد صحنه شوند و تلاش کنند تا حدی که می توانند این جریان فرهنگی دوطرفه را بنحوی مدیریت نمایند که منجر به پیشرفت وسیع منافع ملی ترجیحا در دو سوی مرزها شود. برخی از روابط فرهنگی به ما فرصت-هایی را نشان می دهند و برخی دیگر موقعیتهای یادگیری را به ما خاطرنشان می کنند (دهشیری،پیشین: ۲۴). بطور خلاصه دیپلماسی فرهنگی عبارتست از «تلاش برای درک، مطلع ساختن، مشارکت دادن و منظور تقویت تفاهم متقابل». بنابراین می توان دیپلماسی فرهنگی را به عبارتی خلاصه فرهنگی مان مان مان مان مان مان م منظور تقویت تفاهم متقابل». بنابراین می توان دیپلماسی فرهنگی را به عبارتی خلاصه می فرهنگی مان مان ها به تامین منافع و مصالح ملی– دینی یک ملت یا فرهنگ» تفسیر کرد. دیپلماسی فرهنگی در واقع تأمین منافع ملی با استفاده از ابزارهای فرهنگی است. پیشبرد منافع ملی با بکارگیری ابزارهای فرهنگی در واقع تأمین منافع ملی با استفاده از ابزارهای فرهنگی است. پیشبرد منافع ملی با بکارگیری ابزارهای فرهنگی ممکن است نتواند جایگزین سایر ابزارها هماند ابزارهای سیاسی، اقتصادی، نظامی و ... شود، اما می تواند مکمل آنها باشد. امروزه

حتی قویترین کشورها نیز ترجیح میدهند تا آنجا که ممکن است از شیوههای فرهنگی برای تأمین منافع خود استفاده نمایند. دیپلماسی فرهنگی بعنوان «تبادل افکار، اطلاعات، هنر و دیگر جنبههای فرهنگ میان ملتها و مردمان شان برای ترویج درک متقابل» توصیف شده است. دیپلماسی فرهنگی امروزه بعنوان یک اصل اساسی و تأثیر گذار در عرصه روابط بینالملل مورد پذیرش قرار گرفته و سیاستمداران جهان، راه برون-رفت از مشکلات بشری را حاکمیت فرهنگ در مناسبات بینالمللی میدانند. از همین رو است که همزمان با تلاشهای گسترده سیاسی، حرکتهای فزایندهای برای تحقق حاکمیت و همکاریهای فرهنگی در گوشه و کنار جهان صورت می گیرد. ولی با تحولات گسترده ارتباطی، مرزها و محدودیتهای ارتباطی بین مردم، حکومتها و دولتها از بین رفته است. امروزه پنهان کردن واقعیات سیاسی از دید مردم دنیا در هیچ کشوری آسان نیست تعدادی از عوامل که می توانند در پیشبرد دیپلماسی فرهنگی موثر باشند عبارتند از: پیشینه غنی، تاریخی و تمدنی و فرهنگی؛ ۲) زبان و ادبیات، آثار فرهنگی و مکتوب مشاهیر، نویسندگان، شعرا و هنرمندان؛ ۳) دستاوردهای فرهنگی و علمی مانند جوایز بینالمللی، ترجمه و چاپ آثار ادبی و فرهنگی و انتشارات؛ ۱۴ <sup>۱۴</sup>) تربیت و آموزش کارشناسان خبره در امور دیپلماسی فرهنگی و ارتباطات عمومی؛ ۵) بهرهگیری از نخبگان، فرهیختگان فرهنگی و علمی در عرصه دیپلماسی فرهنگی در روابط بینالملل؛ ۶) ارتباط مستمر با مراکز علمی دانشگاهی و حوزوی و بهرهگیری از آنان به منظور انتقال پیام فرهنگی از طريق دييلماسي فرهنگي؛ ۷) بهرهگیری بیشتر و بهروز از فناوری جدید دنیا مانند شبکههای اینترنت، ماهواره و شبکههای جهانی رادیو و تلویزیونی در راستای دیپلماسی فرهنگی؛ ۸) اطلاعرسانی به موقع روابط عمومی از آخرین تحولات در روابط فرهنگی؛ ۹) معرفی اندیشمندان و مشاهیر هر کشور به مخاطبان عمومی؛

۱۰) و ... (بصام، ۱۳۹۰: ۱۱۴).

با گذشت سه دهه از حضور جمهوری اسلامی ایران به مثابه کنشگری فعال در عرصه نظام بین الملل، بررسی ابعاد مختلف حوزههای فعالیت این بازیگر نسبت به دهههای نخست امکان بیشتری یافته است. عرصه دیپلماسی و خصوصا دیپلماسی فرهنگی یکی از عرصههایی است که تحلیل و بررسی آن لازمه برنامه ریزی و تصمیم سازی برای تنظیم پویش های رفتاری سیاست خارجی است. شناخت روندها و برآیندهای سی ساله، یکپارچگی و گسستهای موجود، شناخت علل و عوامل موفقیتها و ناکامی های این عرصه از جمله مسائلی است که بایستی بدان پرداخته شود تا جمهوری اسلامی ایران برای حضوری پویا در محیط بینالملل بتواند به صورت پیوسته و منسجم به سمت دستیابی به اهداف و منافع خود حرکت کند. جمهوری اسلامی ایران بعنوان کشوری که ظرفیتهای عظیم تمدنی و فرهنگی داشته و با اتکا به همین مولفهها میتواند دیپلماسی فرهنگی فعالی را ایفا کند میبایست به این عرصه توجه بسیار بیشتری داشته باشد (اشتریان،۱۳۸۹: ۵۷). از جمله نکات قابل توجهی که کشورها باید درباره دیپلماسی فرهنگی مورد ملاحظه قرار دهند چگونگی تفکر دیگر کشورها نسبت به آن کشور میباشد. بگونهای که چنانچه کشوری از سوی افکار عمومی کشور دیگر به دیگر کشورها نسبت به آن کشور میباشد. بگونهای که چنانچه کشوری از سوی افکار عمومی کشور دیگر به حدود منفی نگریسته شود از قدرت نرم آن کاسته میشود. در حال حاضر جمهوری اسلامی ایران به سبب حاکمیت کشورهای غربی که دیدگاه مثبتی درباره جمهوری اسلامی ندارند و نیز سلطه صهیونیسم جهانی بر رسانههای جهانی که بالجمله سعی در مغشوش نمودن سیمای جمهوری اسلامی ایران و ارائه تصویر کشوری مخالف و اخلالگر در زمینه صلح بینالمللی دارند. دچار زحمت و ایجاد مزاحمت برای آن شده است امری که لازم است مسئولان کشورمان با آگاهی بر آن در زمینه بیاثر نمودن این تبلیغات سخت کوشا بوده و تلاش نمایند تصویری واقعی و مبتنی بر واقعیتهای درونی ایران به جهانیان ارائه نمایند.

ایران بعنوان کشوری که دارای تاریخ و پیشینه فرهنگی بسیار طولانی بوده و بنیانگذار یکی از نخستین امپراطوریهای تاریخ بشر بوده است همواره نقش مهم و بسزایی در تاریخ تمدن و فرهنگ بشر ایفاء نموده است. بسیاری از مظاهر تمدن نظیر آثار فرهنگی و معماری تاریخی بازمانده از ایرانیان خود گواه روشنی بر این دیرینه باستانی و تمدنی ایرانیان میباشد. با چنین سابقهای در حال حاضر کشورمان میتواند با معرفی و شناساندن نقش خود در تمدن و فرهنگ بشر هم خود را به جهانیان بعنوان مهد یکی از بزرگترین تمدنهای بشری بشناساند و هم برای خود سیما و جلوهای مطلوب و روشن در نزد جهانیان و در افکار عمومی آنان فرهنگ و تمدن خدمات بیشماری را به فرهنگ بشر هم خود را به مهانیان بعنوان مهد یکی از بزرگترین تمدنهای ایجاد نماید (پاپلی یزدی،۱۳۸۵: ۶۷). تاریخ ایران مملو از نامهای بزرگی است که هرکدام در زمینهای از فرهنگ و تمدن خدمات بیشماری را به فرهنگ جهانی ارائه نمودهاند. ایران مهد و زادگاه سبک نوینی از ادبیات، معماری، پزشکی و بسیاری دیگر از دانشهای بشری و دانشمندانی بوده است که آثار متعدد و پرشماری را از خود به یادگار نهادهاند. میراث فرهنگی و علمی این بزرگان عرصه فرهنگ و علم برای سالیان متمادی در بزرگترین دانشگاهها و مراکز علمی و فرهنگی در اقصی نقاط دنیا خصوصا در اروپا محل بحث و متمادی در بزرگترین دانشگاه و مراکز علمی و فرهنگی در اقصی نقاط دنیا خصوصا در اروپا محل بحث و متمادی در مدافل علمی و فرهنگی جهان میدرخشیده است. در شرایط کنونی لازم است ایرانیان ضمن آشنایی با این مفاخر خود در راستای تعامل از جایگاه یک کشور صاحب تمدن و فرهنگ، با ممالک دیگر بکوشند تا شأن خود را در میان کشورهای صاحب فرهنگ و تمدن یافته و احترام جهانیان را نسبت به خود برانگیزند. ایران همچنین باید با سرمایهگذاری مناسب نسبت به در اختیار گرفتن رسانههای نوین و معتبر اقدام نماید و با راهاندازی شبکههای تبلیغاتی و اطلاعرسانی نظیر ماهوارهها و رسانههای نوشتاری، از آنها در جهت رساندن پیام خود و آگاهسازی افکار عمومی دنیا از وضعیت واقعی و نیز نیل به جایگاه حقیقی خود در سطح جهان در عرصه فرهنگ استفاده نماید. همچنین مسئولان ایرانی باید با برقراری تماس و تعامل مناسب با آن دسته از رسانههای جهانی که از استقلال بیشتری برخوردار بوده و خصومت کمتری با ملت ایران دارند از آنها در راستای رساندن پیام و ارزشهای خود بهرهبرداری نماید. باتوجه به آنچه که گفته شد چنین به نظر میرسد وضعیت مناسبی از ظرفیت بالا و مطلوبی در زمینه دیپلماسی فرهنگی برخوردار است از آنجا که ایران دارای وضعیت مناسبی از نظر برخورداری از منابع قدرت سخت میباشد لازم است بر قدرت نرم خود نیز بیافزاید و کوشش نماید در این زمینه نیز به جایگاه شایسته خود در عرصه بینالملل نائل آید. در این راستا ایرانیان باید در وهله اول ضمن شناخت داشتههای فرهنگی خود، در مراتب بعدی باید به معرفی آن به سایر جهانیان از طریق یک دیپلماسی قوی و کارآمد فرهنگی اقدام نمایند (حسنخانی، ۲۵٪؛ ۲۱٪ ۲۵٪.

18

#### ۶– مزایای دیپلماسی فرهنگی

استفاده از فرهنگ و به خدمت گرفتن ابزارهای فرهنگی در دیپلماسی در مقایسه با سایر ابزارها و اهرمهای رایج در روابط بینالملل دارای مزایای بسیاری است که مهمترین آنها را میتوان به شرح زیر برشمرد: ۱) مواجه شدن با مقاومت کمتر در جوامع و کشورهای مقصد از کلیدیترین مزایای دیپلماسی فرهنگی محسوب میشود. یکی از مهمترین علل ناکامی دولتها در رسیدن به اهداف سیاست خارجیشان در سایر کشورها مقاومتهایی است که در کشورهای موردنظر در مقابل پیاده شدن آنها صورت میگیرد. از آنجا که فرهنگ و ابزارهای فرهنگی در بسیاری از موارد ضمیر ناخودآگاه مخاطبان خود را هدف قرار میدهد و با طافت و ظرافت غیرمشهودی بر لایههای عمیق اذهان ایشان تاثیر میگذارد، لذا در مقایسه با سایر ابزارهای شایع در دیپلماسی، دیپلماسی فرهنگی با سهولت بیشتری در لایههای زیرین جامعه و با عمق بیشتری رسوخ میکند و بر جای میماند (رضایی،۱۳۹۰: ۱۱).

۲) عاری بودن دیپلماسی فرهنگی از لحنی خصمانه و آمرانه در کنار جذابیت بیشتر و نامحسوس بودن اعمال آن و در نتیجه، هدف قرار دادن ذهن و روح مخاطبان خود از دیگر مزایای آن است. دیپلماسی آنگاه که با هدف تسخیر اذهان و قلوب مردمان سایر جوامع طراحی و اعمال می شود، نباید با یک تلقی خصمانه، منفی و سلطه طلبانه در ذهن مخاطبان همراه باشد. مخاطب قرار دادن جوامع و کشورهای دیگر، چه در سطح دولت ها و چه در سطح ملت ها، آنگاه که با ابزار قهرآمیز و لحنی آمرانه صورت گیرد، هرچند که ضمانت های اجرای خود را نیز در کنار داشته باشد، با مقاومت در هر دو سطح روبرو می گردد و سرانجام، منجر به صرف هزینه بیشتر و مقبولیت و کارایی کمتر می شود.

۳) در دیپلماسی فرهنگی فرصت بهتری برای حضور جدی و مجال بیشتری برای ایفای نقش موثر توسط بازیگران غیررسمی، نهادهای مدنی و اشخاص حقیقی و حقوقی غیردولتی مهیا می شود و این به نوبه خود بر گستره حوزه مانور و دامنه تاثیر گذاری دیپلماسی فرهنگی در مقایسه با دیپلماسی کلاسیک سنتی می افزاید (همان، ۱۳).

۴) دیپلماسی فرهنگی میتواند به منزله فتح بابی برای مفاهمه بیشتر و بهتر میان کشورها بکار گرفته شود و به مرور زمان، منجر به پایهریزی روابط عمیق و پایدار فرهنگی میان کشورها شود و این تعمیق، حتی میتواند به حوزههای سیاسی و امنیتی هم تسری یابد.

۵) و سرانجام، دیپلماسی فرهنگی میتواند خلاقانهتر، انعطافپذیرتر و حتی فرصتطلبانهتر از دیپلماسی ۱۷ کلاسیک و سنتی در بسیاری از حوزهها طراحی و اجرا شود (همان، ۱۷).

با این توصیفات، دیپلماسی فرهنگی میتواند عرصه ظهور همه ظرفیتهای بالقوه و قابلیتهای تاریخی، علمی و هنری یک کشور در حوزههایی از قبیل ادبیات، شعر، سینما، موسیقی و سایر زیرشاخههای فرهنگ و هنر شود.

۲- دیپلماسی فرهنگی و همگرایی کشورهای اسلامی

در ادبیات روابط بینالملل و سیاست خارجی تعاریف مختلفی از دیپلماسی فرهنگی ارائه شده است که تعاریف ذیل در زمره گویاترین این تعاریفاند: فرانک نیکویچ دیپلماسی فرهنگی را تلاش برای ارتقای سطح ارتباطات و تعامل میان ملل جهان با هدف طراحی و بنیاد نهادن تفاهمنامهها و توافقاتی براساس ارزشهای مشترک میداند. این در حالیست که بنابه تعریف گیفورد مالون، دیپلماسی فرهنگی عبارت است از معماری یک بزرگراه دوطرفه به منظور ایجاد کانالهایی برای معرفی تصویر واقعی و ارزشهای یک ملت و در عین حال، تلاش برای دریافت درست تصاویر واقعی از سایر ملتها و فهم ارزشهای آنها. استفاده از مولفههای متعدد فرهنگی در سیاست خارجی کشورها برای دستیابی به هدف، قدمت بسیاری دارد (زارع مهریزی،۱۳۹۲: ۵۱). آنچه در عصر جهانی، بکارگیری فرهنگ را در سیاست خارجی از گذشته متمایز می سازد، اولویت یافتن فرهنگ و سرمایه گذاری ویژه دولتها، به خصوص قدرتهای بزرگ برای شکل دادن به ایستارها و محیط ذهنی طرفهای مقابل است. مولفههایی که می توانند در قالب دیپلماسی فرهنگی به همگرایی کشورهای اسلامی یاری رسانند به شرح ذیل است؛

### ۷-۱- اسلام و همگرایی

بدون شک مهمترین عامل همگرایی امت اسلامی، آموزهها و تعالیم گرانقدر دین مبین اسلام است. همه مسلمانان جهان اسلام در اصول با یکدیگر اشتراک عقیده دارند. خدای واحد، پیامبر واحد و کتاب واحد پایههایی هستند که میتوانند وحدت و انسجام امت اسلامی را بار دیگر احیا نماید. نگاهی اجمالی به آموزههای دین اسلام نشان میدهد که خداوند متعال از یکسو همه انسانهای جهان را امت واحد میداند و از سوی دیگر، بین همه مسلمانان عالم پیمان اخوت و برادری منعقد میسازد. بنابراین به نظر میرسد، از منظر قرآن، مساله همگرایی اسلامی میتواند مقدمهای برای همگرایی انسانی بین همه ابنا بشر تفسیر شود. زیرا اسلام

۱۸ برای قوم و نژاد خاصی نازل نشده است. خطاب اسلام به همه انسان هاست و براساس برنامههای الهی که در قرآن بیان شده است، سرانجام اسلام بر کل جهان حاکم خواهد شد (قوام، ۱۳۸۰: ۵۷).
۱۱سلام دین آرامش و زندگانی است که به حیات بیش از یک میلیارد انسان با نژادها، قومیتها، فرهنگها، زبانها و ... معنا و روشنی بخشیده است. در این راستا کشورهای اسلامی استحقاق بازیابی هویت بایسته و زبانها و ... معنا و روشنی بخشیده است. در این راستا کشورهای اسلامی استحقاق بازیابی هویت بایسته و زبانها و ... معنا و روشنی بخشیده است. در این راستا کشورهای اسلامی استحقاق بازیابی هویت بایسته و زبانها و ... معنا و روشنی بخشیده است. در این راستا کشورهای اسلامی استحقاق بازیابی هویت بایسته و ربایه شایسته خود را دارند. در همین راستا در رابطه با فراهم ساختن زمینههای همگرایی در ابعاد دینی مذهبی در بین کشورهای اسلامی نقش دیپلماسی عمومی را میتوان چنین تشریح کرد:
۱) ترغیب و تشویق رهبران هر مذهب برای وحدت؛
۲) انجام تحقیقات و انعکاس آنها در قالب کتاب و مقاله جهت انعکاس آسیبهایی که مسلمانان در اثر اثر اثر اثر بایخ تمحمل شدهاند؛
۳) تاریخ تمدن اسلامی حاکمل شده در قالب کتاب و مقاله جهت انعکاس آسیبهایی که مسلمانان در اثر اشداند از ازیخ متحمل شدهاند؛
۳) تاریخ تمدن اسلامی حاکی از شکل گیری همگرایی پیرامون محور عرفان و معنویت است. زمانی که دنیای اسلام علایق عرفانی گسترده داشت، توانسته بود نسلها و نژادها و طوایف مختلف را زیر سایه وحدتی فراگیر اسلام علایق عرفانی گسترده داشت، توانسته بود نسلها و نژادها و طوایف مختلف را زیر سایه وحدتی فراگیر حیای در از ان یک امت واحده شکل دهد (کاظمی، ۱۳۷۰: ۲۰).

#### ۲-۷- جاذبههای فرهنگی و همگرایی

کشورهای اسلامی دارای فرهنگ مادی و معنوی مشترکی میباشند. مهمترین عامل اساسی در بحث گردشگری اسلامی مذهب و فرهنگ میباشد. برخی از نویسندگان بر فرهنگ تاکید میکنند و نقش آن را در شکل گیری و توسعه گردشگری اساسی میدانند و فرهنگ را سنگ بنای توسعه گردشگری در نظر می گیرند. پهنه فرهنگی اسلام بستر مناسبی را برای روابط فرهنگی، اجتماعی و اقتصادی فراهم نموده است. جاذبههای فرهنگی کشورهای اسلامی در این بستر میتواند بسیار کارساز باشد. علاوه بر ابعاد اجتماعی و فرهنگی، گردشگری اسلامی در پهنه کشورهای اسلامی میتواند باعث رونق اقتصادی جهان اسلام گردد. از جمله نکات قوت گردشگری اسلامی از بعد اقتصادی وجود اقتصاد اسلامی بین کشورهای اسلامی است. اقتصاد اسلامی که دارای ویژگیهای خاص خود میباشد (مهدوی و احمدی، ۱۳۹۰: ۲۱).

#### ۷-۳- حج و همگرایی

مراسم حج از ظرفیتها و قابلیتهای گستردهای برای همگرا شدن مسلمانان برخوردار است. در کنار امور عبادی حج، جلوههایی از همگرایی فرهنگی و اعتقادی بر اثر ارتباط چهره به چهره و نزدیک مسلمانان و اطلاع از اوضاع اجتماعی و سیاسی یکدیگر حاصل میشود که میتوان از آن بعنوان ظرفیت بسیار قوی برای دستیابی به همگرایی و همبستگی استفاده کرد و از آن در ایجاد فضای ذهنی مثبت و اعتمادسازی و تقویت مناسبات دولتهای اسلامی بهره برد (هادیان و سعیدی،۱۳۹۲: ۳۴).

#### ۷-۴- فناوریهای جدید و همگرایی

فناوریهای جدید ارتباطی و اطلاعاتی، عامل موثر و کارآمدی در افزایش تعامل و ارتباطات جمعی کشورهای اسلامی به شمار میآید. ابزارهای جدید ارتباطاتی امکان گسترده و سریع را میان مقامات عالی رتبه کشورهای اسلامی فراهم ساخته است و این کشورها میتوانند از ظرفیتهای جدید ارتباطی و اطلاعاتی در جهت گرفتن تصمیمات مشترک استفاده کنند. در عصر جهانی شدن ارتباطات و اطلاعات، کشورهای اسلامی بیش از زمان دیگر به تصمیمات و سیاست خارجی مشترک نیازمندند؛ زیرا فناوریهای جدید از جمله اینترنت امکان تغییر و تحول در باورها، ارزشها و در نتیجه تصویر ذهنی ملتها را در حد بالایی افزایش داده است و اساسا با افزایش تبادلات فکری و فرهنگی، روابط جدید فرهنگی و سیاسی جهانی در حال شکل گیری است که جهان اسلام را وارد مرحله جدیدی می سازد (کویز و فراز،۱۳۸۵: ۹۴).

#### ۷-۵- ترویج فرهنگ اسلامی در مقابله با غربزدگی

غربزدگی و فرار از فرهنگ و هویت اسلامی در جهان اسلام عاملی برای ایجاد تفرقه است. باید تلاش شود تا مسائل اعتقادی مشترک، قضایای شرعی و دینی مشترک و سایر مسائل مشترک از طریق ابزارهای دیپلماسی فرهنگ به خوبی شناسانده و درک شوند. همچنین باید شیوههای زندگی اسلامی را از طریق نخبگان دینی و فرهنگی در میان جوامع اسلامی ترویج داد، تا کشورهای اسلامی به فرهنگی جامع و یک دست تحت لوای زندگی اسلامی دست یابند (همان، ۱۰۱).

## ۷-۶- تحقیق و ترویج فرهنگ مشترک شیعه و سنی

در مدارس شیعه و سنی فرهنگ مشترک تحقیق و ترویج شوند تا درک این اشتراکات از سوی مذاهب اسلامی بتواند اتحاد هرچه سریعتر و بیشتر ملت اسلامی را به وجود آورد (همان، ۱۰۳).

۷–۷– <mark>شناخت و شناساندن چهرههای مختلف دشمنان</mark> شناخت و شناساندن چهرههای مختلف دشمنان یکی از راههای مقابله با آنان و تهدیدات آنان است.

# ۲۰ الم مناخت و شناساندن چهرههای علمی و فرهنگی تمدن اسلامی با یادآوری عظمت و شکوه علمی گذشته مسلمانان و ترغیب و تشویق مجدد به خصوص در مدارس و مراکز علمی میتوان نسل جدید را در به ثمر رساندن اتحاد و همسویی مسلمانان جهان جدیتر کرد.

۷-۹- پدید آوردن شعارها و نمادها یک اقدام اساسی دیپلماسی برای همگرایی، پدید آوردن نمادها و شعارها برای وحدت است که میباید در دستورکار مراکز تبلیغی و ر سانهای قرار گیرد. برای این کار باید تمامی مراکز هنری و فرهنگی فعال شوند (سرژ،۱۳۹۴: ۷۴).

### نتيجهگيرى

بی شک دستیابی به اتحاد و همگرایی در نظام جهانی کنونی بدون نقش آفرینی و هدایت دیپلماسی نوین غیر ممکن است. چراکه همانطور که گذشت، ابزارهای دیپلماسی نوین چنان در بدنه نظام جهانی تنیده شده است که تمامی اقدامات و فعالیتهای بازیگران را تحت الشعاع قرار داده است. هرچند کشورهای اسلامی دارای ظرفیت های زیادی برای همگرا شدن هستند اما از سوی دیگر موانع متعددی همچون بی ثباتی سیاسی و نظامهای گوناگون سیاسی وجود دارد که موجب شدهاند روند همگرایی بین کشورهای اسلامی را با کندی مواجه کرده است. به نظر میرسد که میتوان با تکیه بر ابزارهای گوناگون دیپلماسی نوین به روند همگرا شدن این کشورها سرعت بخشید.

براساس آنچه که در این مقاله بدان پرداختیم کشورهای اسلامی میتوانند با بهره جستن از ابزارهای دیپلماسی فرهنگی، به تقویت ظرفیتهای موجود برای همگرایی بپردازد. همچنین با بهره گیری از این ابزارها و راه-کارهایی که در طول این مقاله به آنها اشاره شد میتوانند موانعی را که بر سر راه همگرایی وجود دارد به فرصت تبدیل نمایند. به باور بسیاری از صاحبنظران روابط بینالملل کامیابی و موفقیت در سیاست خارجی بطور عام و در حوزه تغییر چهره و تصویر یک کشور در جوامع دیگر بطورخاص، در گرو استفاده درست از سازوکارها و ابزارهای فرهنگی در چارچوب دیپلماسی فرهنگی است. تلقی منفی و تصویر ذهنی تاریکی که جهانیان از یک کشور یا یک حکومت دارند، تنها در سایه دیپلماسی فرهنگی قابل تغییر و اصلاح است. در برنامهریزی مجاری و راههای دیپلماسی رسمی، باید به بزرگراههای دیپلماسی فرهنگی توجه کرد و با برنامهریزی حساب شده در حوزههای آموزشی، هنری و فرهنگی به ترویج ارزشهای مطلوب کشور اقدام کرد. تنها با ابزارهایی از جنس فرهنگ میتوان در عمق باورها و اعتقادات ملتها رسوخ کرد و ائتلافها و اتحادهایی پایدار را در نظام بینالملل بنیان نهاد. از این دیدگاه، بکارگیری دیپلماسی فرهنگی را نه تنها برای دستیابی به اهداف فرهنگی بلکه برای نیل به اهدافی با ماهیت سیاسی، امنیتی و حتی نظامی نیز میتوان تجویز کرد.

فهرست منابع

فارسى:

۱ – اشتریان، کیومرث (۱۳۸۹)، متغیرهای استراتژیک در سیاستگذاری فرهنگی، تهران: انتشارات میزان.
 ۲ – بصام، سید میثم (۱۳۹۰)، «نفوذ در افکار عمومی کشور هدف»، نشریه زمانه، س۱۰، ش۱۰.
 ۳ – پاپلی یزدی، محمدحسین و سقایی، مهدی (۱۳۸۵)، گردشگری: ماهیت و مفاهیم، تهران: انتشارات سمت.
 ۶ – حسنخانی، محمد (۱۳۸۶)، نقش فرهنگ و ابزارهای فرهنگی در طراحی و پیشبرد دیپلماسی: با تاکید بر
 ۳ – سیاست خارجی ایالات متحده آمریکا، مجموعه مقالات همایش ارتباطات بین فرهنگی و سیاست.
 ۵ – دهشیری، محمدرضا (۱۳۹۳)، دیپلماسی فرهنگی جمهوری اسلامی ایران، تهران: انتشارات علمی فرهنگی.

ثروبش كادعلوم النبابي ومطالعات فريخي

۲۱

۱۶- هادیان، ناصر و سعیدی، روحالامین (۱۳۹۲)، «از دیپلماسی عمومی سنتی تا دیپلماسی عمومی نوین: رویکرد هابرماسی»، فصلنامه راهبرد، ش۶۸.

لاتين:

17- Heller. Ken and Press, Liza (2009). *The Distinction between Public Affairs and Public Diplomacy*. In Handbook of Public Diplomacy. By Philip M. Taylor and Nancy Snow.

18- Nye, J.S (2004). Soft power: The Means to Succes in Word Politics. New York: Public Affairs.